
Lichtmis

Zoals Jezus werd opgedragen in de tempel, zo is het op vele plaatsen, en dus ook bij ons, de gewoonte om op Lichtmis

alle pasgedoopte kinderen met hun ouders in de liturgie te verwelkomen. Ideaal om opnieuw stil te staan bij zowel de

betekenis van het doopsel als bij de opdracht van ouders om hun kind goed en gelovig op te voeden.

Het feest van Lichtmis is een mooie gelegenheid om contact te houden met de ouders van dopelingen en de band aan

te halen tussen jonge gezinnen en de parochie. Jonge ouders krijgen zo ook de kans om met elkaar kennis te maken.

En niet te vergeten: "Er is geen vrouwtje nog zo arm, of ze maakt met Lichtmis haar pannetje warm."!

4 SINT-MARGARETHA LICHTERVELDE

In een tijd van oorlog, klimaatdreiging,

technologische versnelling en kerkelij-

ke krimp getuigde deken Michel Rogge-

man in de Sint-Martinuskerk van Lop-

pem voor een hoop die niet naïef is, maar

trouw. Zijn lezing raakte aan een diepe

vraag die vandaag velen bezighoudt: hoe

blijven we mens en gelovig wanneer ze-

kerheden wegvallen?

Op vrijdagavond 23 januari 2026

zat de Sint-Martinuskerk van Lop-

pem goed vol. Geen triomfantelijk

verhaal over succes en groei, wel

een eerlijke beschouwing “tussen

hoop en wanhoop”. Deken Michel

Roggeman sprak niet in slogans,

maar in beelden. Twee ervan bleven

hangen als stille gidsen voor onze

tijd: de profeet Habakuk en de kerk

van Damme.

Habakuk, vereeuwigd door Dona-

tello op de campanile van Firenze,

kijkt de wereld aan zonder illusies.

Hij ziet geweld en onrecht, en durft

God vragen te stellen: “Hoe lang

nog, Heer?” Geen held, geen opti-

mist, maar een mens die blijft staan.

De kerk van Damme, half ruïne,

half intact, vertelt een gelijkaardig

verhaal. Ooit stond ze in het cen-

trum van een bloeiende stad. Toen

het Zwin verzandde, liep Damme

leeg. De kerk werd kleiner, gewond,

maar bleef aanwezig. “Niet triom-

fantelijk,” zei deken Michel, “maar

trouw.”

Een Kerk in een tijd van kante-

ling

Volgens deken Michel Roggeman

leven we niet zomaar in een peri-

ode van verandering, maar in een

tijd van kanteling. Meerdere fun-

damenten van onze samenleving

– klimaat, democratie, technologie,

economie, sociale samenhang en

religie – wankelen tegelijk. Zeker-

heden die lange tijd vanzelfspre-

kend waren, verliezen hun draag-

kracht.

Die analyse sluit aan bij het werk

van de Nederlandse denker Marten

Scheffer, die spreekt over kantelpun-

ten. In complexe systemen komt

een moment waarop het oude niet

langer werkt en plots omslaat. Dat

is riskant, maar ook veelbelovend:

juist wanneer bestaande structuren

breken, ontstaat ruimte voor nieu-

we vormen van leven, samenwer-

king en betekenis.

Ook de Kerk bevindt zich op zo’n

kantelpunt. Wat eeuwenlang van-

zelfsprekend was – een Kerk die cul-

tureel gedragen werd – verdwijnt.

Dat roept onzekerheid op, maar

hoeft geen teken van mislukking te

zijn. De Duitse theoloog Karl Rah-

ner voorzag al dat de Kerk van de toe-

komst een diaspora-kerk zou wor-

den: kleiner, minder vanzelfspre-

kend, gedragen door mensen die be-

wust kiezen voor hun geloof.

De Tsjechische priester en filosoof

Tomáš Halík geeft daar een spiritue-

le verdieping aan. Leegte en krimp

zijn volgens hem geen bedreiging,

maar een uitnodiging om dieper te

wortelen.

Zoals een boom bij droogte zijn

wortels dieper de grond in duwt, zo

kan de Kerk vandaag groeien in in-

nerlijke overtuiging en echtheid.

Misschien vraagt deze tijd daarom

niet om meer zichtbaarheid of acti-

viteit, maar om meer diepgang en

betekenis. De kanteltijd waarin we

leven is geen einde, maar een over-

gang: een uitnodiging om opnieuw

te ontdekken waar het in het chris-

telijk geloof wezenlijk om gaat –

niet om macht of aantallen, maar

om trouw, aanwezigheid en hoop.

Hoopvol pessimisme

Centraal in de lezing stond het be-

grip hoopvol pessimisme, ontleend

aan de filosofe Mara van der Lugt.

Hoop is geen verwachting dat alles

goed komt, maar een keuze om goed

te doen, ook wanneer het moeilijk

wordt. Dat vraagt eerlijkheid over

wat stuk is, zonder te vervallen in

cynisme. “Ons geloof begint niet

met succes,” herinnerde deken Mi-

chel Roggeman. “Het begint met

een kruis.”

Het christelijk geloof kent dat klei-

ne, krachtige woord:

en toch

Alles lijkt verloren – en toch. Het

is donker – en toch. Verrijzenis

ontstaat niet door wonden te ver-

bergen, maar door ze aan te ra-

ken. Halík noemt dat het begin van

geloof: blijven waar het pijn doet,

zoals Thomas bij de wonden van

Christus.

De valkuil van maakbaarheid

Een belangrijk waarschuwend

hoofdstuk ging over de illusie van

maakbaarheid. In een samenleving

die alles wil plannen, optimalise-

ren en controleren, dreigt ook ge-

loof een project te worden. “Alsof

een fusie, een organigram of een

‘Faith no more’: Abby –Kortrijk (Tot 01 maart 2026)

marketingcampagne het geloof kan

redden,” zei Roggeman. “Maar ge-

loof groeit niet door schema’s. Het

groeit door relaties, gebed en tijd.”

Die illusie raakt niet alleen struc-

turen, maar ook mensen. Jongeren

voelen vandaag een enorme druk

om perfect en altijd gelukkig te zijn.

“Wie geen ruimte krijgt om te fa-

len,” klonk het scherp, “krijgt geen

ruimte om te leven.” Ook liturgie

mag geen entertainment worden:

jongeren zoeken geen show, maar

diepgang, stilte en echtheid.

Verrassende tekenen van hoop

Toch was de toon van de avond al-

lesbehalve somber. Integendeel: de-

ken Roggeman wees op onverwach-

te tekenen van hoop. Steeds meer

volwassenen vragen om het doop-

sel. Jongeren openen opnieuw de

Bijbel, niet uit plicht maar uit hon-

ger naar betekenis. Sommigen leren

bidden zonder alles al te begrijpen.

Anderen blijven in een kapel zitten

“omdat het hen goed doet”.

Ook buiten de Kerk duikt die zoek-

tocht op. De tentoonstelling Faith

No More – Rituals for Uncertain Ti-

mes in Kortrijk toont hoe kunst,

oud en nieuw, dezelfde vragen stelt

als vandaag: hoe omgaan met angst,

chaos en verlangen naar troost?

“Dit is geen kunst, dit is een

vraag,” merkte een bezoeker op bij

een werk van Marina Abramović.

Precies daar, midden in cultuur

en samenleving, klinkt opnieuw de

vraag van Habakuk.

Wachters van het visioen

Aan het slot riep deken Rogge-

man op tot een Kerk die luistert én

spreekt.

Zwijgen als iedereen spreekt, en

spreken als iedereen zwijgt.

Niet meegaan in elke hype, maar

durven getuigen van hoop wan-

neer woorden ontbreken. Zo wordt

de Kerk geen luidruchtige speler,

maar een ademende gemeenschap.

“Laten we mensen zijn zoals Ha-

bakuk,” besloot hij, “eerlijk kij-

kend en trouw wachtend. Laten we

Kerk zijn zoals Damme: beperkter

misschien, gewond, maar aanwe-

zig.” Geen krampachtig vasthou-

den aan het verleden, geen naïef

optimisme over de toekomst, maar

vertrouwen dat God ook in deze tijd

werkt.

In een wereld tussen hoop en wan-

hoop worden gelovigen zo “wach-

ters van het visioen”: pelgrims van

hoop, dragers van licht. Of, zoals

Habakuk het zegt:

Al blijft het uit, wacht erop. Het

komt zeker.

"verslag van een mooie avond"

Nele De Craemere, Tabor Zedelgem

NIEUWJAARSBIJEENKOMST

Tussen hoop en wanhoop

Op donderdag 26 februari 2026 om

19,30 u, is er een lezing door Emma-

nuel Wybo met als onderwerp: "Ge-

weld en polaristie in de Bijbel".

Aangevuld met muzikale omlijs-

ting door deken Michel Roggeman

op het orgel.

Dit gaat door in de Sint-Pieterskerk

Torhout.

Gratis deelname, inschrijven niet

nodig.

IEDEREEN WELKOM

Vormingsavond


	SINT-MARGARETHA LICHTERVELDE
	Nieuwjaarsbijeenkomst

	Tussen hoop en wanhoop
	

	Vormingsavond
	

	Lichtmis
	kerk &leven
	antwerpen linkeroever
	Sint-Anna-Ten-Drieën


	antwerpen linkeroever

